
Dani Semchen Thamche la
For the sake of all Sentient Beings,
Yishe Norbu le lhak pe
who excel even the Wish-fulfilling Jewel,
Doenchok druppe sampa yi
may I always wish to attain enlightenment
Taktu chepar dzinpar sho
and contantly cherish them all.

Kangdu sutang drokpe tse
Whenever I am with others,
Danyi kuenle menta shing
May I regard myself as inferior to all
Shenla sampa takpa yi
And, from the depth of my heart
Choktu chepar dzinpar sho
Cherish and hold them supreme!

Choelam kuentu ranggyu la
In all activities, may i examine my mind,
Tokching nyoen-mong kyema tak
And as soon as conflicting emotions arise,
Dashen marung chepe na
Endangering myself and others,
Tsentab tongne dokpar sho
May I firmly face and avert them!

Rangshin ngenpe semchen ni
Whenever I see and evil being,
Dikduk trakpoe noentong tse
Overwhelmed by intense negativity and suffering,
Rinchen tertang trepa shin
May I cherish him as something rare,
Nyepar kawe chedzin sho
As if I had chanced upon some priceless treasure!

Dala shen-kyi trak-dok ki
When others, out of envy,
Shekur lasok mirik pe
Mistreat me, with slander and abuse,
Kyongka rangki lenpa tang
May I take defeat upon myself
Gyelka shenla phulwar sho
And offer the triumph to others!

Kang la daki phentak pe
When someone whom I have helped
Rewa chewa kangshik ki
With much hope and expectation
Shintu mirik noeche naang
Hurts me, deeply and unjustifiably,
Shenyen dampar tawar sho
May I regard him as my sublime master!

Dorna ngoetang gyuepa yi
In short, may I, directly and indirectly,
Pende manam kuenla bul
Offer happiness and peace to all my mothers;
Mayi noetang duk-ngel kuen
All their evil and suffering
Sangwe dhala lenpar sho
My I secretly take upon myself

Dedak kuenkyang choegye kyi
In all this, may my mind be unstained
Tokpe trime mabak shing
By the eight ordinary concerns
Choekuen gyumar shepe lo
And know all things to be illusion
Shenme chingwa ledroel sho
Free of clinging, may I attain 
liberation from bondage!

The Mind Training in Eight Verses
–––––––   Langri Thangpa   –––––––

1

2

5

6

3

4

7

8



ཅེས་པ་འདི་ནི་དགེ་བཤེས་-ང་ཐང་པ་0ོ་2ེ་སེ3ྒེའི་ག5ང་ངོ༌།། །། 

 

༄༅། །;ོ་<ོང་ཚ>ག་བ?ད་མ་བAགས་སོ། ། 

 
༡༽  བདག་ནི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ། ། 
ཡིད་བཞིན་ནོར་5་ལས་6ག་པའི། ། 
དོན་མཆོག་:བ་པའི་བསམ་པ་ཡིས། ། 
;ག་<་གཅེས་པར་འཛ>ན་པར་ཤོག ། 
 
༢༽  གང་B་C་དང་འDོགས་པའི་ཚF། ། 
བདག་ཉིད་Hན་ལས་དམན་བI་ཞིང༌། ། 
གཞན་ལ་བསམ་པ་ཐག་པ་ཡིས། ། 
མཆོག་<་གཅེས་པར་འཛ>ན་པར་ཤོག ། 
 
༣༽  Lོད་ལམ་Hན་<་རང་Mད་ལ། ། 
;ོག་ཅིང་ཉོན་མོངས་Nེས་མ་ཐག ། 
བདག་གཞན་མ་Oངས་Pེད་པས་ན། ། 
བཙན་ཐབས་གདོང་ནས་བRོག་པར་ཤོག ། 
 
༤༽ རང་བཞིན་ངན་པའི་སེམས་ཅན་Tམས། ། 
Uིག་Vག་Wག་པོས་ནོན་མཐོང་ཚF། ། 
རིན་ཆེན་གཏེར་དང་འYད་པ་བཞིན། ། 
Zེད་པར་དཀའ་བས་གཅེས་འཛ>ན་ཤོག ། 
 
 

 
༥༽  བདག་ལ་གཞན་]ིས་Yག་དོག་གིས། ། 
གཤེ་བ^ར་ལ་སོགས་མི་རིགས་པའི། ། 
]ོང་ཁ་རང་གིས་ལེན་པ་དང༌། ། 
`ལ་ཁ་གཞན་ལ་འ5ལ་བར་ཤོག ། 
 
༦༽  གང་ལ་བདག་གིས་ཕན་བཏགས་པའི། ། 
རེ་བ་ཆེ་བ་གང་ཞིག་གིས། ། 
ཤིན་<་མི་རིགས་གནོད་Pེད་ནའང༌། ། 
བཤེས་གཉེན་དམ་པར་བI་བར་ཤོག ། 
 
༧༽  མདོར་ན་དངོས་སམ་བMད་པ་ཡིས། ། 
ཕན་བདེ་མ་Tམས་Hན་ལ་འ5ལ། ། 
མ་ཡི་གནོད་དང་Vག་བdལ་Hན། ། 
གསང་བས་བདག་ལ་ལེན་པར་ཤོག ། 
 
༨༽  དེ་དག་Hན་fང་ཆོས་བ`ད་fི། ། 
;ོག་པའི་Wི་མས་མ་gགས་ཤིང༌། ། 
ཆོས་Hན་h་མར་ཤེས་པའི་iོས། ། 
ཞེན་མེད་འཆིང་བ་ལས་Dོལ་ཤོག ། 


